
Glossário:
Saberes e Resistências

Contextualizando Conceitos

CULTURA, COLONIALIDADE,
DECOLONIALIDADE E MOVIMENTOS
SOCIAIS



Expediente Técnico

PROGRAMA DE PÓS GRADUAÇÃO  EM INTEGRAÇÃO
CONTEMPORÂNEA  DA AMÉRICA LATINA -  PPGICAL

COLABORADORES:

PROJETO GRÁFICO E DIAGRAMAÇÃO: AUTORAS

SOFTWARE: CANVA

ILUSTRAÇÕES: CANVA

ORGANIZAÇÃO: 

MARTA HELENA SSZADKOSKI
ALESSANDRA DE SANT’ANNA
 JOSELAINE RAQUEL DA SILVA PEREIRA

 GERSON GALO LEDEZMA MENESES
 SENILDE ALCANTARA GUANAES

ISBN: 9786501710389



“A gente combinamos de não morrer” 
Conceição Evaristo

Apresentação

Durante o segundo semestre de 2024, pudemos aprender
como precisamos avançar na problematização de palavras que
usamos em nosso cotidiano, mas que carecem de maior
compreensão e crítica, se queremos uma sociedade mais justa
socialmente. 

O “Glossário Saberes e Resistências. Contextualizando
conceitos” emerge como um recurso pedagógico, posicionado
ética e politicamente desde a história dos territórios
latinoamericanos e alinhada à missão e vocação da
Universidade Federal da Integração Latino Americana (Unila) e
tem como finalidade a aproximação entre o conhecimento
acadêmico e os saberes presentes nas comunidades. 

O material tem uma dupla função: contribuir para o
fortalecimento da comunidade interna, posto que recebemos
alunos de diferentes lugares, com formações diferentes e
histórias de vida as mais diversas e temos a necessidade de ter
uma linha de base do que pretendemos ser como corpo social;
e colaborar com a comunidade externa, como escolas,
movimentos sociais e redes socioterritoriais que atuem na
perspectiva de horizontalização das relações e inclusão social. 



Este glossário aborda conceitos fundamentais para entender
as dinâmicas de poder e resistência que moldam as
sociedades contemporâneas, especialmente na América
Latina. Nosso desejo é que você goste do material e que ele
seja útil para a sua vida, sua família, sua comunidade e
movimento social. O sucesso de nossa proposta depende de
você colocá-la em prática. Vamos à ação?

O “Glossário Saberes e Resistências. Contextualizando
conceitos”, foi, produzido por pesquisadoras do Programa de
Pós Graduação em Integração Contemporânea da América
Latina (PPGICAL), da Universidade Federal da Integração
Latino-americana (UNILA), está disponível no portal virtual
História em Foco.



ÍN
DI

CI
E 1A - B

2C

4D 

5E - I

7L - P

8R

11REFERÊNCIAS

SOBRE AS AUTORAS 14

S - T 8



Abya Yala é um termo de origem
indígena, usado pelos povos Kuna do
Panamá e da Colômbia, que significa
"terra madura" ou "terra em
florescimento". É uma expressão que
se refere ao continente que hoje
chamamos de América e carrega
significados profundos de
identidade, ancestralidade e
autonomia. Ao contrário dos nomes
europeus impostos, como América
ou Novo Mundo, "Abya Yala" evoca o
território como um espaço
historicamente habitado e cuidado
por povos originários, que possuem
suas próprias culturas, línguas,
conhecimentos e modos de
organização social.

O conceito foi amplamente
promovido por líderes e movimentos
indígenas, especialmente durante o
século XX, como uma forma de
resistência e afirmação cultural,
rejeitando a visão colonial e
eurocêntrica sobre o continente.
Adotar "Abya Yala" não é apenas
uma escolha linguística, mas
também um posicionamento
político e filosófico que busca
descolonizar o pensamento e
valorizar os saberes ancestrais. Essa
perspectiva reivindica a visão de que
o território e sua história pertencem
aos povos originários e que a riqueza
cultural e a pluralidade dos
conhecimentos nativos devem ser
reconhecidas e preservadas. Abya
Yala configura-se, portanto, como
parte de um processo de construção
político-identitário relevante de
descolonização do pensamento e
que tem caracterizado o novo ciclo
do movimento dos povos originários.

Abya Yala 

Ancestrantidade

A compreensão da riqueza dos
povos que aqui vivem há milhares
de anos e do papel que tiveram e
têm na constituição do sistema-
mundo tem alimentado a
construção desse processo
político-identitário.

1

Ancestralidade: Conexão viva e
contínua com os conhecimentos,
práticas, valores e memórias
transmitidos por gerações anteriores.
No contexto da decolonialidade,
representa a valorização dos saberes
tradicionais, frequentemente
silenciados por processos coloniais, e
atua como fundamento para
resistências culturais e
epistemológicas. A ancestralidade é
central nos movimentos sociais de
povos indígenas, afrodescendentes e
comunidades tradicionais, pois reforça
identidades coletivas, reivindica
direitos territoriais e culturais, e
promove um diálogo interepistêmico
essencial para a construção de uma
sociedade mais plural e inclusiva.



Buen Vivir 

De acordo com Acosta (2016) a
filosofia do “Buen Vivir” (em
português “Bem Viver”) é um
caminho em construção,
fundamentado na solidariedade
entre os seres humanos e a
natureza, o qual já é uma realidade
em determinadas culturas ao redor
do mundo. O Bem Viver, além de
uma declaração constitucional e
um conceito em construção,
significa uma oportunidade para
se desenvolver coletivamente uma
nova forma de organizar o modo
de viver no mundo. 

1

Este termo refere-se ao conjunto dos
grupos rurais, conhecidos
tradicionalmente como camponeses,
que preservam tradições e modos de
vida relacionados ao campo, à
floresta ou às águas. Atualmente,
muitos preferem se autodenominar a
partir da atividade principal
desenvolvida pelo grupo, por
exemplo: agricultores(as),
pescadores(as), quebradeiras de
coco, marisqueiras(os), etc.

Campesinato

Colonialismo
O colonialismo, em sua essência, foi
um período histórico derivado do
processo de expansão territorial
marcado pelas navegações e
descobertas de novos continentes.
Contudo, esse processo configurou a
dominação de determinados países
sobre outros, mais precisamente, o
domínio das metrópoles sobre às
colônias, estabelecendo uma relação
de superioridade dos povos
colonizadores. 

Colonialidade

A colonialidade é a continuidade da
propagação do pensamento colonial,
sendo uma matriz que se expressa
essencialmente em relações
dominantes de poder, saber e ser. 

Colonialidade  do Poder

A colonialidade do poder, um conceito
de Aníbal Quijano, revela que o
domínio europeu e a estruturação de
um sistema de exploração econômica e
opressão racial perpetuaram-se,
mesmo após as independências. 

Este conceito é fundamental para
entender as atuais desigualdades na
América Latina.

A ideia de Colonialidade do Poder
está diretamente relacionada a
globalização. Este fenômeno emergiu,
essencialmente, do processo de
constituição da América e da
propagação do capitalismo
eurocentrado, tendo como padrão de
poder a classificação por raça
(Quijano, 2005)

A colonialidade do poder é complexa
e envolve um conjunto entrelaçado
de dominios sobre diferentes níveis
de controle  como a economia, a
autoridade, a natureza/recursos
naturais, sobre o gênero e a
sexualidade e sobre as subjetividades
e o conhecimento.



Desenvolvido pela pensadora
decolonial e feminista María Lugones
a partir dos conceitos da
colonialidade do poder, do ser e do
saber. Segundo Lugones, o ‘gênero’,
para além de uma perspectiva binária
e excludente, é uma categoria
construída pela sociedade
moderna/colonial com base em
diferenças biologizantes. Tal
categorização foi imposta pelo
colonialismo – e reiterada pela
colonialidade – nos territórios
invadidos para hierarquizar posições e
colocar mulheres em posição de
inferioridade na lógica binária
ocidental de gênero.

Colonialidade de
Genêro 

2

Colonialidade do Saber

Trata-se de uma geopolítica do
conhecimento. De acordo com
Quijano, é uma das dimensões da
colonialidade do poder que não
reconhece como legítimas outras
elaborações ou matrizes
epistemológicas que não
reproduzem o padrão eurocêntrico. 

Colonialidade do Ser

 Nas palavras de Grosfoguel (2007, p.
64) , a colonialidade do ser faz
referência a uma “filosofia na qual o
sujeito epistêmico não tem
sexualidade, gênero, etnia, raça,
classe, espiritualidade, língua, nem
localização epistêmica em nenhuma
relação de poder, e produz a verdade
desde um monólogo interior consigo
mesmo, sem relação com ninguém
fora de si. Isto é, trata-se de uma
filosofia surda, sem rosto e sem força
de gravidade”.

Do mesmo modo que a
colonialidade do saber, a
colonialidade do ser carrega um
componente geopolítico que envolve
o encobrimento de linguagens,
subjetividades e conhecimentos
subalternos.

Contra-colonial
Utilizado principalmente pelo
pensador quilombola Nego Bispo, faz
referência às ações contrárias às
tentativas coloniais, que nunca
tiveram sucesso total entre os povos
quilombolas, indígenas e outros. 

Essas ações se baseiam na prática em
vez da teoria, e possuem o objetivo de
preservar as formas de vida
tradicionais a partir da resistência
contra as imposições coloniais.

Corpo-território

Criado e utilizado pelas mulheres
indígenas do Feminismo Comunitário
da Guatemala, expressa a conexão
entre os corpos e os territórios,
destacando que o que afeta o
território também afeta o corpo, e
vice-versa.



3
O que é cultura?

Cultura é o conjunto dinâmico de
práticas, valores, crenças, símbolos,
conhecimentos e expressões que
configuram a forma como grupos
humanos compreendem,
interpretam e transformam o mundo
ao seu redor. A cultura é resultado de
processos históricos, sociais e
políticos, estando em constante
(re)construção por meio das
interações entre os indivíduos e suas
coletividades.

No contexto da colonialidade e da
decolonialidade, a cultura é também
um campo de disputa, onde
hegemonias buscam impor modelos
únicos de pensar e viver, enquanto
grupos subalternizados resistem,
reivindicando a valorização de suas
identidades, saberes e cosmologias. 

Essa definição destaca a importância
da diversidade cultural como forma
de contestar o eurocentrismo e
promover o diálogo intercultural
como caminho para um mundo mais
justo e plural.

Decolonialidade
Proposta teórica da América Latina
para a América Latina, que critica o
eurocentrismo do debate pós-
colonial e busca se libertar das atuais
dominações coloniais. Denuncia que
a colonialidade é a outra face da
modernidade, que opera às escuras e
permite a manutenção do padrão
mundial de poder.

O conceito de decolonialidade surge
como uma proposta para enfrentar a
colonialidade e o pensamento
moderno, principalmente através dos
estudos do grupo MCD
(Modernidade, Colonialidade e
Decolonialidade) compostos por
estudiosos como Aníbal Quijano
(2005), Catherine Walsh, Edgard
Lander (2005), Enrique Dussel (2000),
Nelson Maldonado-Torres (2017) e
Walter Mignolo. 

Democracia Racial      

É um mito criado na ideia de
individualização do racismo e na
compreensão de que ele seria algo
intencional e arbitrariedade de
pessoas específicas. Trata-se de um
mito por desconsiderar os
determinantes institucionais,
estruturais e culturais que marcam o
processo de construção das
sociedades, inclusive os sucessivos
ciclos de embranquecimento da
sociedade e dos ciclos higienistas a
que os territórios foram submetidos.
Retomando o pensamento de Lélia
Gonzalez, traz o racismo por
denegação como base conceitual
para contrapor a ideia de
desconsiderar a dimensão
comportamental do racismo
enquanto produtor do racismo para
além dos atos materiais que produz. 



Conhece o termo
Escrevivência?

4

É um conceito cunhado por Vilma
Piedade para descrever uma
perspectiva filosófica que parte da dor
advinda de duas formas de
discriminação que se interseccionam:
raça e gênero. A palavra dororidade
remete ao termo sororidade, conceito
feminista relacionado à união e
aliança entre as mulheres, mas seus
conceitos são distintos. A dororidade
parte, justamente, da necessidade de
se fazer uma análise interseccional
das opressões que atingem mulheres
negras, pois estas sofrem as
consequências do racismo e do
machismo ao mesmo tempo. A
dororidade se relaciona à sororidade
no sentido que contém as dores
provocadas pelo machismo, mas vai
além, pois abarca ainda “a ausência, a
fala silenciada, a dor causada pelo
Racismo”, conforme descreve Vilma
Piedade. Portanto, a sororidade é
insuficiente para descrever a dor de
mulheres negras.

Dororidade

Nas palavras de Sueli Carneiro, os
dispositivos de racialidade
constituem o arcabouço meios sob
os quais o racismo penetra no tecido
social, seja por meio de discursos,
práticas organizações arquitetônicas,
leis, decisões , medidas
administrativas, enunciados
científicos, proposições filosóficas,
moral e filantrópicas que reafirmam
o biopoder e o controle dos corpos
referenciados pelo padrão branco.

Dispositivos de Racialidade

Escrevivências

Escrevivência é um termo criado pela
escritora e educadora Conceição
Evaristo para descrever a escrita que
surge do cotidiano, das lembranças e
da experiência de vida da autora e do
seu povo. A palavra é uma junção de
"escrever" e "vivência"



5

Eurocentrismo
O Eurocentrismo é um termo
utilizado para designar a centralidade
e superioridade da visão europeia
sobre as outras visões de mundo.  Na
análise decolonial, o eurocentrismo é
visto como um pilar do sistema
colonial e uma das bases da
colonialidade do poder e do saber.

Etnocentrismo
Crença na superioridade de uma raça
ou de uma cultura própria; maneira
de perceber as pessoas pertencentes
ao próprio grupo cultural como
superiores às não pertencentes. 

Feminismo Decolonial

Corrente de pensamento que busca
relacionar questões de gênero,
sexualidade e raça, a partir de um
olhar do Sul Global. Enxerga-se que a
colonialidade do poder opera dentro
de um sistema moderno colonial
pautado por hierarquias de gênero.

Giro Decolonial

Epistemicídio

Aniquilamento da sabedoria de
grupos não-ocidentais. Projeto
político que busca a destruição de
conhecimentos, vivências, saberes e
culturas de povos subjugados com a
imposição do embranquecimento
cultural.

 Especismo

O especismo é a prevalência da
especie humana sobre as demais. No
especismo, a ausência de uma
relação de respeito e complemento
entre a humanidade e a natureza
estabelece um ciclo predatório
caracterizado pela crueldade e
exploração.

O Giro Decolonial foi resultado de um
programa de investigação
desenvolvido pelo Grupo
Modernidade/Colonialidade que
inseriu a América Latina no debate
colonial por meio de um diálogo
entre Sul-Sul, ou entre palavras, entre
os territórios colonizados a partir de
1492, momento em que se configura
de modo mais claro a dinâmica de
poder capitalista. Não se trata apenas
de um termo elaborado por
maldonado Torres, mas um
movimento de resistência
epistemológico, teórico, prático e
político â dinâmica do moderno
colonial.



O conceito de interseccionalidade foi
sistematizado pela feminista
norteamericana Kimberlé Crenshaw,
e inaugurado por ela em artigo
publicado em 1989,
Desmarginalizando a intersecção de
raça e sexo: uma crítica feminista
negra da doutrina antidiscriminação,
teoria feminista e políticas
antirracistas.

A interseccionalidade é uma
conceituação do problema que busca
capturar as consequências
estruturais e dinâmicas da interação
entre dois ou mais eixos da
subordinação. Ela trata
especificamente da forma pela qual o
racismo, o patriarcalismo, a opressão
de classe e outros sistemas
discriminatórios criam desigualdades
básicas que estruturam as posições
relativas de mulheres, raças, etnias,
classes e outras. Além disso, a
interseccionalidade trata da forma
como ações e políticas específicas
geram opressões que fluem ao longo
de tais eixos, constituindo aspectos
dinâmicos ou ativos do
desempoderamento. (CRENSHAW,
2002, p.177)

Interseccionalidade

6

VOCÊ SABE   O QUE   É
 INTERSECCIONALIDADE ?

Letramento Racial

Reflexão crítica que leva em conta a
raça como um marcador de diferença
desde uma abordagem seccional, o
que permite acionar um conjunto de
marcadores sociais e sua relação com
as identidades. Possibilita a expansão
do processo reflexivo de modo a
problematizar as construções sociais
em sua historicidade e na relação
com privilégios entre grupos e
pessoas.Sob a ótica da complexidade
permite releituras de práticas
cotidianas bem como a emergência
de discursos dados como válidos os
quais (re)afirmam verticalidades.  

Conjunto de políticas autoritárias e
expansionistas que visa a dominação
territorial, cultural, política e
econômica de um império sobre
outros territórios. Inerente ao sistema
capitalista, utiliza o colonialismo
como uma das ferramentas para a
exploração dos povos subjugados.

Imperialismos



7

Linguagem

Lugar
O lugar, segundo Arturo Escobar,
tem especial importância nas
discussões sobre cultura, meio
ambiente e desenvolvimento do
mesmo modo que na discussão
sobre política, conhecimento e
identidade. O lugar tem relação com
pertencimento, com redes e modos
de vida que carregam história, ação
humana e saberes próprios de suas
populações, experiências e
tradições.A perspectiva de lugar tem
relação com os agentes sociais que a
ele fazem referência podendo ser
concebido como um projeto
portador de novos paradigmas
sustentado pelos movimentos
sociais, pela cultura na defesa de
seus saberes e fazeres. 

A linguagem permite tanto o
enunciado de epistemologias de
poder quanto contrapô-las. Walter
Mignolo destaca que, ela possibilita
que os sujeitos, a língua, a cultura e a
identidade se convertam em
construções sociais e, em “verdades”
que atravessam o espaço cotidiano e
podem se converter em marcadores
sociais da diferença e desigualdade. A
linguagem é o principal vetor de
colonialidades porque por meio dela
se difunde a ideologia. É na soma
entre os saberes dos sujeitos e o
conhecimento e a compreensão
acadêmica que possibilita novas
perspectivas e uma linguagem
integradora. 

Monocultura mental

Conceito criado pela indiana
Vandana Shiva, para reforçar a ideia
de que o modelo de produção
agrícola baseado na monocultura se
instaura juntamente com a
imposição de uma monocultura
mental, ou seja, uma cultura e um
pensamento únicos e homogêneos.

A memória é a capacidade de
registrar, conservar e recuperar
experiências e informações,
desempenhando um papel central
na construção da identidade
individual e coletiva. Ela envolve não
apenas o processo de lembrança,
mas também a forma como o
passado é reconstituído e
reinterpretado ao longo do tempo,
seja por meio de narrativas pessoais
ou coletivas. Na antropologia, a
memória é frequentemente
associada à preservação de saberes
tradicionais e à transmissão de
valores culturais, sendo essencial na
resistência a processos de
apagamento cultural e na afirmação
de identidades históricas e culturais.

Memória
A memória posso uma natureza
coletiva podendo ser compartilhada e
dinâmica, cabendo resignificação e
compartilhamento de vivências e
experiências passadas e inscritas em
um período de tempo .

Memória Cultural



8

Significa Mãe Terra em Quechua.
Representa a ideia dos povos
originários andinos de conexão com a
terra, o território e a natureza,
enxergando a Terra como uma mãe
que nos cuida e provê alimentos e
recursos necessários para a
manutenção da vida humana e dos
outros seres.

Pachamama

Organizações coletivas que emergem
da mobilização de grupos em torno
de interesses, valores ou causas
comuns, visando transformações
sociais, políticas ou culturais. Esses
movimentos desafiam estruturas de
poder, questionam desigualdades e
propõem alternativas por meio de
práticas de resistência e
solidariedade. No contexto da
decolonialidade, os movimentos
sociais frequentemente articulam
críticas ao colonialismo, ao racismo e
às formas de exploração impostas por
sistemas hegemônicos.

Movimentos Sociais

Poder
Norberto Bobbio conceitua poder
como possibilidade de agir de modo
a produzir efeitos. Enquanto exercício
de poder ou ação pode estar
vinculada a sujeitos, grupos e
fenômenos naturais. Enquanto poder
social, se inscreve o campo das
relações e articula ação e
determinação entre pessoas e
grupos; entre grupos e grupos; entre
Estado, dinâmicas sociais e territórios;
e entre mercados, Estados e
territórios. Sob este aspecto temos
sujeitos e objetos de poder
construídos no campo social e
mediados pela cultura e linguagem. 

Povos e Comunidades
Tradicionais
Grupos culturalmente diferenciados
que possuem formas específicas de
organização social, práticas
produtivas e saberes relacionados à
interação com seus territórios e com
a natureza. Esses povos mantêm
uma relação intrínseca com suas
tradições, costumes e
espiritualidades, que são
fundamentais para sua identidade
coletiva e para a preservação da
biodiversidade e da memória
cultural. 

Raça

Marcador de diferença social
colonialmente instituído e bem
determinado que garante ao branco
europeu superioridade sobre os
povos nativos e africanos que passam
a ser tidos como inferiores em uma
suposta hierarquia eurocentrada. 
Segundo Fanon, esses padrões
estabelecem não apenas critérios
para o uso dos espaços, mas o que se
configuram como necessidades
fundamentais de existência. Grada
Kilomba diz tratar-se de uma
aniquilação de outras formas de
existência por meio da imposição de
princípios que são éticos, políticos,
culturais e estéticos auto
referenciados pelos europeus.  No
último nível posicionam-se os países
de periferia, que são responsáveis
pelo fornecimento de matérias
primas e commodities ou dedicados
à fabricação de bens de baixo valor
agregado.



9
Racialidade

A racialidade integra a estrutura e
a forma social da dinâmica racial
brasileira desde sua organização e
hierarquia e, por este motivo, se
apresenta como um vetor do
racismo. 

Racismo Ambiental

Criado por Benjamin Franklin Chavis
Jr. para denunciar a influência do
racismo estrutural nas consequências
dos desastres e crimes ambientais,
pois na maioria das vezes as zonas de
sacrifício e degradação ambiental
relacionadas a megaprojetos de
desenvolvimento, e as mais afetadas
em casos de desastres e crimes, são
áreas onde a maior parte da
população é negra, indígena ou de
grupos socialmente marginalizados.

Racismo Epistêmico

Discriminação estrutural que
subordina e silencia formas de
conhecimento e epistemologias não
ocidentais, privilegiando a ciência
eurocêntrica como a única narrativa
legítima. Esse conceito, abordado por
pensadores decoloniais, evidencia
como os saberes tradicionais,
indígenas e afrodescendentes são
marginalizados no campo acadêmico
e político, perpetuando
desigualdades e a exclusão
epistemológica.

Saberes Tradicionais

Conjunto de conhecimentos
acumulados e transmitidos por
gerações, geralmente de forma oral,
por comunidades e povos
tradicionais. Esses saberes estão
profundamente enraizados em
práticas culturais, relações com a
natureza e experiências cotidianas,
englobando aspectos como medicina
tradicional, manejo sustentável de
recursos naturais, espiritualidades e
formas de organização social. São
essenciais para a diversidade cultural
e para a sustentabilidade, oferecendo
alternativas ao pensamento
hegemônico.

Sistema Mundo  

O sistema mundo é uma
conceituação de Immanuel
Wallerstein para quem o sistema
capitalista possui uma estrutura
internacional que parte da relação
entre três entes hierárquicos: centro,
semiperiferia e periferia. No primeiro
nível, os países de centro dedicam-se
à produção de mercadorias com um
alto valor agregado, os No nível
intermédio, estão os países da
semiperiferia que atuam tanto como
centro quanto como periferia, o
contexto e as dinâmicas de poder
indicam o seu posicionamento.



10
 No último nível posicionam-se os
países de periferia, que são
responsáveis pelo fornecimento de
matérias primas e commodities ou
dedicados à fabricação de bens de
baixo valor agregado. A dinâmica
desigual entre os países cria uma
relação estrutural de dependência
em que ocorre uma forte
subordinação financeira dos países
periféricos em relação aos do centro. 

Tem relação com a identidade e
sociabillidade de uma comunidade
ou grupo, preservando e fortalecendo
a história, os sabere e fazeres a partir
de uma base comum e vivenciada
coletivamente. Na tradição  de
manifestam a identidade e  a coesão
de um grupo ou uma comunidade.
Por meio dela preservamos a história,
os valores bem como os laços de
pertencimento de uma comunidade
ou sociedade. Tradição cultural é o
conjunto de costumes, crenças,
práticas e valores que são
transmitidos entre gerações de uma
comunidade ou sociedade. A tradição
envolve o sistema de costumes,
crenças, práticas e valores cuja
transmissão acontece ao longo das
gerações.

Tradição  

Territorialidade
Relação simbólica, histórica e política
entre os povos e seus territórios,
compreendida como um espaço não
apenas físico, mas também cultural e
espiritual. A territorialidade envolve o
direito de acesso e uso dos recursos
naturais, a manutenção das práticas
culturais e a resistência contra
ameaças externas como grandes

 empreendimentos econômicos, que
desconsideram os modos de vida
tradicionais. No contexto dos povos
indígenas e comunidades
tradicionais, é um conceito central
para a luta pela autodeterminação e
preservação de suas identidades.

Território/Território
Usado
O território deriva da ação social
sobre o espaço, o que inclui uma
dimensão tanto histórica quanto
cultural. Pode ser abordado desde
sua totalidade quando se observam
as vivências e formas que ele
comporta, neste sentido, assume a
forma de território usado. Para Milton
Santos, o uso e a apropriação do
território por diferentes agentes
expressa relações de poder que são
tanto materiais quanto simbólicas,
tanto econômicas quanto políticas.

Vivência

Instrumento para reconhecimento
de valores, identidades e tradicionais,
a memória Cultural se inscreve no
campo simbólico. São materializada
nos modos com que as pessoas,
grupos e comunidades  fazem,  
cantam, cultuam, dançam, pintam,
tecem, etc. . Memória cultural
permite conhecer o passado , pensar
o presente e construir o futuro.



REFERÊNCIAS

ACOSTA, Alberto. O Bem Viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. São
Paulo: Editora Elefante, 2016.

ANZALDUA, Gloria. Falando em linguas. Uma carta para as mulheres escritoras do terceiro
mundo. mundo. Estudos Feministas, nº01, 2000.

ASANTE, Molefi Kete. Afrocentricidade como Crítica do Paradigma Hegemônico Ocidental:
Introdução a uma Ideia. Ensaios Filosóficos, Volume XIV– Dezembro/2016.

BOBBIO, Norberto. et al. Dicionário de política. Brasília - DF: Editora da UNB, 1995.

CARNEIRO, Sueli. Dispositivo de racialidade: a construção do outro como não ser como
fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023

CESAIRE, Aime. Discurso sobre o colonialismo. Lisboa: Sá da Costa Editora, 1977.

CRENSHAW, Kimberlé. Interseccionalidade na discriminação de raça e gênero. Estudos
Feministas, 1/2002.

CUCHE, Denis. A Noção de Cultura nas Ciências Sociais. Bauru-SP: Editora EDUSC, 1999.

DAVIS, Angela. Mulheres, classe e raça. São Paulo: Boitempo, 2016.

DE LA CADENA, Marisol. Política Indígena: Una análisis más allá de la ‘política’.
(http://www.ramwan.net/old/documents/05_e_Journal/journal4/5.%20marisol%20de%20la
%20cadena.pdf)

DO BOIS, W. E. B. Las almas del pueblo negro. Madris: Capitão Swing, 2020.

DUSSEL, Enrique. 1492: o encobrimento do outro. A origem do mito da modernidade.
Petrópolis: Vozes, 1993.

FANON, FRANTZ. Pele negra, máscaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008.

FANON, Frantz. Em defesa da revolução africana. Lisboa: Sa da Costa Editora, 1980.

FANON, Frantz. Condenados da Terra. México: FCE, 1983.

GRIMSON, Alejandro; BIDASECA, Karina (orgs). Hegemonía cultural y políticas de la
diferencia. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: CLACSO, 2013.

HIILL COLINS. Patricia & BILGE, Sirma. Interseccionalidade. São Paulo: Boitempo, 2020.

hooks, bell. Acaso no soy yo una mujer?. Bilbao: CONSONNI, 2020

hooks, bell. Tudo sobre o amor. Novas perspectivas. São Paulo: Elefante, 2021.

11

http://www.ramwan.net/old/documents/05_e_Journal/journal4/5.%20marisol%20de%20la%20cadena.pdf
http://www.ramwan.net/old/documents/05_e_Journal/journal4/5.%20marisol%20de%20la%20cadena.pdf


REFERÊNCIAS

MACAS, Luis Fernando. La necesidad política de una reconstrucción epistémica de los
saberes ancestrales. CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales. Pueblos
indígenas, estado y democracia. Argentina: Clacso, 2005.

MAMDANI, Mahmood. "Darle sentido histórico a la violencia política en el África
poscolonial". ISTOR, Año IV, Núm. 14, 2003.

MBEMBE, Achille. Necropolítica. Arte & Ensaios, n. 32, dezembro de 2016.

MBEMBE, Achille. Sair da Grande Noite. Ensaio sobre a África descolonizada. Edições
Pedago, Luanda, 2014. 

OCHY, Curiel. Crítica pós-colonial desde las prácticas políticas del feminismo antiracista.
Nómadas, nº 26, 2007.

OYĚWÙMÍEN, Oyèronké. La Invención de las Mujeres: Una perspectiva africana sobre los
discursos occidentales del género. Bogotá, Colombia: Editorial en la frontera, 2017.

PAREDES CARVAJAL, Julieta. Descolonizar las luchas: La propuesta del Feminismo
comunitario. Mandrágora, v.24. n. 2, 2018. 

PEREIRA, Joselaine R. S.. Agrossabedorias: mulheres da terra em Abya Yala / Joselaine
Raquel da Silva Pereira. - 1. ed. - Curitiba: Appris, 2022. 94 p. ; 21 cm. - (Ciências Sociais -
Seção História). ISBN: 978-65-250-2385-4.

PEREIRA, Joselaine R. S.. Pedagogia da floresta: agrossabedorias como propostas de
insurgência de mulheres em Abya Yala. 146p. (e-book) ISBN: 978-65-89500-58-2.

RIBEIRO, Djamila. Feminismo negro para um novo marco civilizatório. SUR 24 - v.13 n.24,
2016.

RIVERA, Cusicanqui, Silvia. Ch’ixinakax utxiwa. Una reflexión sobre prácticas y discursos
descolonizadores. Buenos Aires: Tinta Limón, 2010.

RUFER, Mario. Nación y condición poscolonial: sobre memoria y exclusión en los usos del
passado. BIDASECA, Karina (org.). Genealogías críticas de la colonialidad en América
Latina, África, Oriente. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: CLACSO e IDAES, 2016.

SAID, Edward W. .Cultura e Imperialismo. São Paulo: Companhia das Letras, 2011.

SEGATO, Rita Laura. La nación y sus otros: raza, etnicidad y diversidad religiosa en tiempos
de políticas de la identidad. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2007.

SILVA ZAPATA, Claudia. Identidad, nacion y territorio en la escritura de los intelectuales
mapuches. Revista Mexicana de Sociologia 68, n. 3, julio-september, 2006.

STENGERS, Isabelle. A proposição cosmopolítica. Revista do Instituto de Estudos
Brasileiros, Brasil, n. 69, abr. 2018. DOI: http://dx.doi.org/10.11606/issn.2316-901X.v0i69p442-
46.

12

http://dx.doi.org/10.11606/issn.2316-901X.v0i69p442-46
http://dx.doi.org/10.11606/issn.2316-901X.v0i69p442-46


SVAMPA, Maristella. Movimientos Sociales, matrices socio-políticos y nuevos
escenarios en América Latina. Working Papers, nº1, 2010.

TODOROV, Tzvetan. A conquista da América. A questão do outro. São Paulo:
Martins Fontes, 2003.

TROUILLOT, Michel-Rolph. Silenciando o passado.Poder e a produção da
história.Curitiba: Huya, 2016.

QUIJANO Anibal. Cuestiones y horizontes. De la dependencia histórico-estructural a
la colonialidad/descolonialidad del poder.Buenos Aires: CLACSO, 2014. 

QUIJANO, Anibal. Notas sobre a questão da identidade e nação no Peru. Estudos
Avançados: USP, 6 (16), 1992.
 
WAGNER, Roy. A Invenção da Cultura. São Paulo: Editora Cosac Naify, 2010.

WALLERSTEIN, Immanuel. Análisis de sistemas-mundo. México: Siglo XXI, 2005

13

REFERÊNCIAS



14

Secretaria Executiva na Universidade
Federal da Integração Latino
Americana. Mestre em Educação
Profissional e Tecnológica (PROFEPT),
IFPR - Campus Curitiba. Doutoranda
do Programa de Pós-Graduação em
Integração Contemporânea da
América Latina (PPG-ICAL), da UNILA.

SOBRE AS AUTORAS

Marta Helena Szadkoski

Joselaine Raquel
da Silva Pereira

Alessandra de  Sant'Anna

Mulher Negra Latinoamericana.
Assistente Social (ESS/UFRJ).
Gerente de Projetos para
Desenvolvimento (ESALQ/USP;
Project Pro/PM4NGOs). Mestre em
Políticas Públicas e
Desenvolvimento na América Latina,
com ênfase em Estratégias de
Desenvolvimento (PPGPPD/UNILA).
Doutoranda em Planejamento
Urbano e Regional, com ênfase em
Planejamento, Meio Ambiente e
Tecnologias (PPGPUR/IPPUR/UFRJ).
Doutoranda em Integração
Contemporânea na América Latina,
com ênfase em Cultura,
Colonialidade/Decolonialidade e
Movimentos Sociais
(PPGICAL/ILAESP/UNILA). Apoiadora
da Associação Comunitária Indígena
Ocoy (ACICO)( e do Conselho
Nacional das Mulheres Indígenas
(CONAMI). Ativista, escritora e pesquisadora.

Doutoranda em Integração
Latinoamericana, mestra em
Estudos Latinoamericana e bacharel
em Antropologia, ambos pela UNILA.




